
Silaam (Séminaire interlaboratoire d’anthropologie d’Aix-Marseille (2025/2026)
Santé et colonialités : intimité, violence et genre

Argumentaire
« La violence ne se contente pas de détruire les corps ;
elle s’installe dans la vie ordinaire, dans les gestes, les
silences et les manières mêmes d’habiter son corps
souffrant. »
Veena Das, Affliction: Health, Disease, Poverty, 2014.

Le Silaam invite, cette année, à une réflexion pluridisciplinaire permettant d’examiner
l’imbrication des violences, des économies affectives et des rapports de genre dans les
politiques et les pratiques de santé, en les abordant à partir d’une lecture critique ancrée dans
des contextes coloniaux /postcoloniaux. Entendue comme la persistance de structures de
pouvoir, de hiérarchies épistémiques genrées, raciales, et sexuelles, et de matrices d’altérisation
(Bouyahia, 2011), la colonialité permet de penser non seulement la crise et la survivance, mais
aussi la reconfiguration de ces logiques dans les sphères les plus ordinaires de la vie quotidienne
(Das 2015), telles qu’elles apparaissent dans les ethnographies du contemporain. Nous
désignons par l’expression santé, « le rapport de l’être physique et psychique, d’une part, et du
monde social et politique, de l’autre » (Fassin, 2000a). Ce rapport est historiquement construit
et construisant parce qu’il se détermine par « des pratiques ordinaires et savantes, les formes
institutionnelles et idéologiques du traitement des désordres du corps et de l’esprit » (ibid.).
Dès lors, considérer une consultation médicale ou un rite de soin comme un espace où des corps
racialisés, blessés ou souffrants se déploient dans toute leur matérialité vulnérable face à
l’autorité savante dominante, charismatique ou bureaucratique du/de la soignant·e ou du/de la
guérisseur·e, implique de mobiliser une analyse attentive aux hiérarchies raciales, sociales et
genrées. Une telle perspective est indispensable à une anthropologie de la santé soucieuse de
ne pas invisibiliser, dans ses analyses, les rapports de domination structurels (Fassin, 2000b).

Les médecins, aux côtés des anthropologues et des missionnaires, ont occupé une position
centrale dans la production d’un corpus des savoirs sur les colonisé·e·s et leurs mœurs. Ces
savoirs médicaux ont été mobilisés pour naturaliser et légitimer des hiérarchies à la fois raciales
et sexuelles, en assignant aux corps colonisés des caractéristiques pathologisées,
hypersexualisées ou déficitaires, tandis que le corps du colonisateur se voyait érigé en norme
implicite de santé, de rationalité et de maîtrise de soi (Bouyahia, ibid.). Fondée sur des logiques
d’altérisation, cette configuration de pouvoir a institué un régime de contrôle particulièrement
rigoureux de la sexualité et de la reproduction, opérant dans l’ensemble des espaces sociaux
traversés par la coprésence hiérarchisée des corps colonisés et colonisateurs. (McClintock
2006) Dans cette économie discursive de l’altérisation coloniale, la condition des femmes a
occupé une place centrale dans les entreprises de démonstration de l’infériorité supposée des
populations dites « indigènes » (ibid). La subordination des femmes, interprétée à travers une
lecture culturaliste et religieuse, a été mobilisée comme un indice privilégié d’arriération sociale
et de régulation morale, les sociétés colonisées étant décrites comme ne reconnaissant aux
femmes qu’un statut d’objets — à la fois utilitaires et sexuels. Cette construction discursive de
l’infériorisation des femmes colonisées a ainsi servi à légitimer l’autorité politique et morale



des colons européens, tout en justifiant le déni des droits politiques à « l’Autre », dont la culture
était pensée et jugée intrinsèquement inférieure (Clancy-Smith, 2006).

En sciences sociales et humaines, la manière dont « les corps et les sentiments sont modelés
par les rapports de pouvoir spécifiques qui émergent en contexte colonial, leurs effets dans la
conduite des politiques impériales et leurs rémanences contemporaines » (Roux, 2021) a été
analysée notamment dans le courant désigné sous le terme d’« affective turn». L’intime,
souvent perçu comme lieu du privé, du sensible ou du psychique, se révèle dans le cadre de ses
travaux, un espace de pouvoir, de normativité, mais aussi de résistance. Contre une
appréhension réductrice des émotions comme « objets » cliniques ou épiphénoménaux (ibid.),
ces approches — élaborées depuis des espaces marginalisés — les conçoivent comme des
modalités constitutives de l’expérience sociale, à travers lesquelles se tissent, se signifient et se
transforment les vies vécues. Elles engagent ainsi des rapports d’altérité et de domination, mais
aussi des formes de soin et d’intersubjectivité. En ce sens, penser l’intimité, revient à interroger
les dynamiques par lesquelles le pouvoir circule entre subjectivités, corps, savoirs et émotions,
et à analyser la manière dont celles-ci sont façonnées par des héritages historiques et politiques
qui excèdent l’expérience individuelle.

Les interventions s’inscrivent dans l’un des axes (ou entre eux), sans que ceux-ci constituent
des cadres normatifs : ils sont proposés comme des pistes de réflexion permettant de situer la
colonialité dans ses manifestations sensibles, corporelles, institutionnelles, relationnelles et
politiques.

Axe 1 : Santé, soin, corps et héritages coloniaux

L’articulation entre santé et (dé)colonialité ouvre un espace de réflexion critique sur les rapports
ainsi que les structurations de pouvoir qui traversent les corps, les pratiques de soin et les
politiques de santé. Dans la continuité des travaux anthropologiques qui interrogent la
production de savoirs médicaux et leurs ancrages historiques, ce séminaire propose de penser
la santé comme un champ traversé par des violences et des héritages coloniaux, des inégalités
épistémiques et des rapports sociaux situés continuant de s’inscrire dans les corps, les
subjectivités, et l’intimité.

Comment soigner, se soigner et prendre soin de son corps dans un contexte spatio-temporel
post-colonial ? Les pratiques de soin, loin d’être universelles, demeurent façonnées par des
régimes de savoir et des politiques du corps marquées par l’emprise coloniale. Ainsi, la violence
coloniale n’est pas restreinte aux structures médicales puisqu’elle se retrouve aussi dans la
perception et les gestes administrés aux corps colonisés. Les inégalités d’accès aux soins, la
hiérarchisation des médecines ou la disqualification des savoirs thérapeutiques autochtones
révèlent la persistance d’un ordre biomédical globalisé. Les connaissances et pratiques
thérapeutiques traditionnelles, revendiquées comme des alternatives sanitaires légitimes, font
l’objet de demandes de reconnaissance qui facilitent la « participation des populations
concernées à la définition des politiques de santé publique qui leur sont applicables » (Nicolas,
2021).

Axe 2 : Affects, colonialité et politiques du sensible

En s’appuyant sur les travaux qui ont montré la dimension affective des projets impériaux et
post-impériaux, cet axe propose d’explorer la manière dont les émotions, les attachements, les
souffrances, mais aussi les silences et les secrets deviennent des lieux d’inscription de la



colonialité. Ann Laura Stoler, dans ses travaux sur les archives coloniales, montre combien
« les attachements dessinent les frontières troubles qui séparent les groupes et les communautés
en régime impérial » : dans les foyers, les couples, les corps domestiqués, les affects deviennent
le langage discret de la sphère politique coloniale (Stoler, 2002). Les intimités ne sont pas de
simples scènes privées ; elles prolongent les hiérarchies raciales et sexuelles du pouvoir
impérial. En retraçant la « politique des sentiments », Stoler et d’autres (Ahmed, 2004 ; Das,
2006) nous invitent à comprendre comment la violence coloniale s’est incarnée dans les
relations les plus ordinaires : les émotions, la santé mentale, les soins, les désirs, les silences.

À rebours des visions universalistes du psychisme et du trauma, ces approches insistent sur
l’historicité politique des « souffrances sociales » (Das et al. 1997). Ce qui est médicalisé ou
psychologisé – la honte, la douleur, la colère, la pudeur, le deuil, le secret – est aussi le produit
d’une histoire sociale et politique. Comme l’écrit Veena Das, il s’agit moins de « représenter la
violence » que de saisir « la manière dont elle s’inscrit et se traduit dans la vie quotidienne
ordinaire, dans les relations et dans le corps même du langage ». Les intimités coloniales,
postcoloniales et migrantes portent ainsi les marques d’une violence historique et structurelle
de longue durée, parfois invisible, mais profondément ancrée dans les affects.

Axe 3 : Intimités au prisme de rapports de pouvoir

Loin de constituer un simple effet de l’individualisation des sociétés contemporaines,
l’économie dominante des affects participe à la (re)production et à la reconfiguration des
normes de genre, de désir et de subjectivation. En plaçant l’intimité au centre de l’analyse, il
s’agit d’interroger les modalités par lesquelles les rapports au corps, à la fertilité, à la
reproduction, au plaisir ou à la douleur sont historiquement et politiquement façonnés, et
investis par des régimes de savoir et de pouvoir situés. Les expériences de la maternité, de la
contraception ou de l’avortement — tout comme celles des violences sexuelles et des
traumatismes — apparaissent ainsi comme des sites privilégiés pour appréhender l’articulation
entre vécus intimes et structures de domination, entre expériences subjectives et configurations
sociales et politiques plus larges.

À l’intersection des études sur la santé, du genre, de l’histoire (post)coloniale, de la psychologie,
de l’anthropologie, de la littérature et de la sociologie, cette perspective invite à (re)penser les
intimités politiques comme des terrains où se donnent à voir la persistance des héritages
coloniaux, la médicalisation du social et la politisation du sensible. Elle ouvre également un
espace de réflexion critique sur les manières dont la médecine et les politiques de santé
participent à la fois à la (re)production des rapports de domination entre colonisé·e·s et
colonisateur·rice·s, et à l’émergence de pratiques de contestation, de réappropriation et de
résistance.

Bibliographie
Bouyahia, Malek. (2011). « Genre, sexualité et médecine coloniale. Impensés de l’identité
‘indigène’ », Cahiers du Genre, n° 50, p.91-110.

Das, Veena. (2014). Affliction: Health, Disease, Poverty. Fordham University Press, 2015.

Fassin Didier. (2000a). « Entre politiques du vivant et politiques de la vie : pour une
anthropologie de la santé », Anthropologie et Sociétés, 24(1), p.95-116.



Fassin, Didier. (2000b). « Les politiques de l’ethnopsychiatrie. La psyché africaine, des
colonies africaines aux banlieues parisiennes », L’homme, n° 153, p.231-250.

McClintock, Anne. (2006). « Race, classe, genre et sexualité : entre puissance d’agir et
ambivalence coloniale », Multitudes, n°26-3, p.109-121.

Nicolas, Guylène. (2021). Chapitre 3. La transcription des savoirs thérapeutiques
traditionnels à la lumière des droits des peuples autochtones. Journal international de
bioéthique et d'éthique des sciences, 32(3), 51-69.
Stoler, Anne-Laura. (2002). Carnal Knowledge and Imperial Power. Race and the Intimate
in Colonial Rule, University of California Press.
Roux, Sébastien. (2021). « Affects », Encyclopédie critique du genre (Ed. Juliette Rennes).
La découverte, p.37-46.


